
JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

8 
 

MAKNA DAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN DALAM TARI INDANG: KAJIAN BUDAYA 

SUMATERA BARAT 

 
Fadilah Nur Zikriyah1*, Arya Wiradarma Saputra 2, Iis Izzatul Hasanah, Azzahra Arrohma4, Ariq 

Wicaksono5, dan Azzahra Kurnia6  
1-6Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia. 

* Email: fadilahnurzikriyah@gmail.com  

 
Artikel Info Abstrak 
Riwayat  Artikel 
Diterima: 10 Nov 2025 
Direvisi: 12 Des 2025 
Dipublikasi: 20 Jan 2026  
 
Kata kunci: 
Tari Indang; Nilai 
Pendidikan; Budaya; 
Sumatera Barat 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna dan nilai-nilai pendidikan yang terkandung 
dalam Tari Indang sebagai bagian dari warisan budaya masyarakat Minangkabau di 
Sumatera Barat. Tari Indang berakar dari tradisi dakwah Islam yang diperkenalkan oleh 
Syekh Burhanuddin dan berfungsi sebagai media penyebaran ajaran Islam melalui gerak, 
syair, dan irama yang harmonis. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka yang bersumber dari berbagai literatur, jurnal, dan hasil penelitian 
terdahulu yang ditelusuri melalui basis data ilmiah seperti Google Scholar dan jurnal nasional 
terakreditasi SINTA. Hasil kajian menunjukkan bahwa Tari Indang memiliki makna religius, 
sosial, dan budaya yang mencerminkan filosofi adat basandi syarak, syarak basandi 
Kitabullah. Nilai-nilai pendidikan yang terkandung di dalamnya meliputi kebersamaan, 
kedisiplinan, tanggung jawab, kerendahan hati, dan religiusitas yang berperan penting dalam 
pembentukan karakter generasi muda. Selain itu, Tari Indang juga menjadi sarana 
pelestarian budaya dan penguatan identitas masyarakat Minangkabau. Dengan demikian, 
Tari Indang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga berfungsi sebagai media pendidikan dan 
pewarisan nilai moral serta spiritual yang tetap relevan di era modern. 

Article Info Abstract 
Article History 
Received: Nov  10st, 2025 
Revised: Des 12st, 2025 

 
Keywords:  
Indang Dance; Educational 
Value; Culture; West 
Sumatra 

This study aims to examine the meaning and values of education contained in Indang Dance 
as part of the cultural heritage of the Minangkabau people in West Sumatra. Indang Dance 
has its roots in the Islamic preaching tradition introduced by Syekh Burhanuddin and serves 
as a medium for spreading Islamic teachings through harmonious movements, poetry, and 
rhythms. This study uses a qualitative method with a literature review approach sourced 
from various literature, journals, and previous research results traced through scientific 
databases such as Google Scholar and SINTA-accredited national journals. The results of the 
study show that Indang Dance has religious, social, and cultural meanings that reflect the 
philosophy of adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah (customs based on Islamic law, 
Islamic law based on the Holy Book). The educational values contained therein include 
togetherness, discipline, responsibility, humility, and religiosity, which play an important role 
in shaping the character of the younger generation. In addition, Indang Dance also serves as 
a means of cultural preservation and strengthening the identity of the Minangkabau people. 
Thus, Indang Dance is not only aesthetically valuable, but also functions as a medium for 
education and the transmission of moral and spiritual values that remain relevant in the 
modern era. 

 

PENDAHULUAN 

Budaya merupakan cerminan identitas dan jati diri suatu bangsa. Melalui budaya, masyarakat tidak 

hanya mengekspresikan cara hidup dan pandangan dunia, tetapi juga mewariskan nilai-nilai moral, sosial, 

dan spiritual dari satu generasi ke generasi berikutnya. Salah satu unsur penting dalam budaya adalah seni 

tradisional, yang berfungsi bukan hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media pendidikan dan 

pembentukan karakter masyarakat. Dalam seni tradisional terkandung nilai-nilai luhur yang mencerminkan 

pandangan hidup, kearifan lokal, serta sistem kepercayaan masyarakat pendukungnya. 

Seni tradisional merupakan bagian penting dari identitas budaya yang berfungsi sebagai sarana ekspresi, 

komunikasi, dan pembentukan karakter masyarakat. Dalam perspektif pendidikan Islam, seni tradisional juga 

mengandung landasan religius dan filosofis yang memperkuat nilai moral dan spiritual umat (Maryati et al., 

2025). Dalam konteks kebudayaan Minangkabau, kesenian tradisional tidak hanya berperan sebagai hiburan, 

tetapi juga memiliki makna religius, sosial, dan moral yang mendalam. Salah satu bentuk kesenian yang 

mencerminkan nilai-nilai tersebut adalah Tari Indang, atau sering disebut Baindang, yang berkembang di 

Published: Jan 20st, 2026  

mailto:fadilahnurzikriyah@gmail.com


JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

9 
 

wilayah Padang Pariaman, Sumatera Barat. Tari ini menjadi simbol keseimbangan antara ajaran Islam dan 

nilai adat Minangkabau (Indrayuda, 2019). 

Secara historis, Tari Indang berakar pada tradisi dakwah Islam yang disebarkan melalui media seni oleh 

para ulama dan tokoh masyarakat Minangkabau. Dakwah dilakukan tidak hanya melalui ceramah di surau, 

tetapi juga lewat kesenian rakyat yang berisi zikir, pujian kepada Allah, dan pesan moral kepada masyarakat 

(Saefullah & Sukmara, 2025). Dengan demikian, Tari Indang bukan hanya bentuk seni pertunjukan, tetapi 

juga sarana pendidikan karakter dan penguatan nilai-nilai keislaman dalam masyarakat. 

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa Tari Indang dan seni tradisional sejenis telah 

diteliti dari perspektif pelestarian, estetika, dan sosial. Marfalak (2022) menemukan bahwa pemberdayaan 

masyarakat menjadi faktor penting dalam menjaga keberlanjutan kesenian, seperti yang diterapkan di 

Korong Kuliek, Nagari Sungai Buluh Timur. Penelitian Putri, Hardi, dan Gusti (2024) menunjukkan bahwa 

inisiatif masyarakat di Jorong Sampu, Nagari Lubuk Gadang Utara, dalam mempertahankan Indang Tagak 

berkontribusi pada pelestarian warisan budaya lokal. Selain itu, Sonia (2020) meneliti struktur gerak dan 

formasi kelompok penari, yang mencerminkan filosofi kerja sama, kedisiplinan, dan harmoni sosial. Temuan-

temuan ini menegaskan bahwa seni tradisional tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi juga berperan 

dalam pembentukan karakter sosial dan religius. 

Berdasarkan tinjauan penelitian terdahulu, terdapat kesenjangan terkait internalisasi nilai pendidikan 

Islam melalui Tari Indang. Kajian yang menelaah secara komprehensif makna, nilai-nilai pendidikan Islam, 

serta fungsi dan manfaat Tari Indang sebagai media pembentukan karakter generasi muda masih terbatas. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengkaji makna Tari Indang, mengeksplorasi nilai-nilai pendidikan 

Islam yang terkandung di dalamnya, serta menganalisis fungsi dan manfaat Tari Indang sebagai media 

pembentukan karakter religius dan sosial masyarakat Minangkabau. Hasil penelitian diharapkan memberikan 

kontribusi akademik dalam bidang pendidikan Islam dan studi seni tradisional, sekaligus rekomendasi praktis 

bagi pelestarian kesenian dan penguatan pendidikan karakter generasi muda di era modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian difokuskan pada penelaahan dan analisis berbagai sumber 

tertulis yang relevan dengan topik kajian, baik berupa buku, jurnal ilmiah, artikel, maupun dokumen lain 

yang berkaitan dengan permasalahan yang dikaji. Menurut Firmansyah et al (2021), penelitian kepustakaan 

merupakan teknik analisis yang dilakukan dengan menelaah berbagai sumber tertulis untuk memperoleh 

pemahaman mendalam mengenai konsep dan teori yang relevan. Selanjutnya, Saefullah (2024) menjelaskan 

bahwa penelitian berbasis kepustakaan merupakan bagian dari penelitian kualitatif yang datanya 

dikumpulkan melalui buku, artikel, media online, skripsi, tesis, dan disertasi, dengan tujuan untuk 

mendeskripsikan, menganalisis, serta menginterpretasikan berbagai literatur sesuai fokus penelitian.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pencarian dan telaah literatur yang membahas makna, 

fungsi, manfaat, serta nilai-nilai pendidikan Islam dalam Tari Indang sebagai bagian dari warisan budaya 

Islam di Sumatera Barat. Setiap sumber dievaluasi berdasarkan relevansi dan kredibilitasnya agar 

mendukung analisis secara akurat. Analisis data dilakukan secara deskriptif, dengan tujuan mendeskripsikan, 

menganalisis, dan menginterpretasikan informasi yang diperoleh dari literatur. Pendekatan ini 

memungkinkan penelitian menghasilkan kajian ilmiah yang komprehensif dan reproducible, serta dapat 

menjadi acuan untuk pengembangan penelitian lebih lanjut maupun aplikasi praktis dalam pelestarian seni 

tradisional dan pendidikan karakter generasi muda. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna Tari Indang dalam Budaya Masyarakat Sumatera Barat  

Tari Indang merupakan salah satu bentuk kesenian tradisional yang sangat melekat dalam kehidupan 

masyarakat Minangkabau. Dalam konteks budaya masyarakat Sumatera Barat, Tari Indang tidak sekadar 

menjadi sarana hiburan, tetapi juga mengandung fungsi sosial, religius, dan pendidikan yang tinggi. 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

10 
 

Kesenian ini telah menjadi simbol perpaduan harmonis antara adat Minangkabau dan ajaran Islam, 

sebagaimana falsafah hidup masyarakat Minangkabau “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah.” 

Menurut Sonia (2020) Tari Indang Randai merupakan bentuk tari kreasi yang berakar dari kesenian 

tradisional Randai dan Indang. Tarian ini menggambarkan kegembiraan masyarakat, khususnya para remaja, 

yang bekerja sama dan bergotong royong dalam kehidupan sehari-hari. Gerakan yang enerjik dan ritmis 

melambangkan semangat kebersamaan, kekompakan, serta prinsip kesetaraan sosial masyarakat 

Minangkabau. Koreografi Indang juga memperlihatkan nilai-nilai filosofi adat “duduak samo randah, tagak 

samo tinggi” yang mencerminkan kesetaraan dan solidaritas sosial di antara masyarakat. 

Tari Indang, dalam pandangan Soedarsono (1977) menampilkan karakteristik perempuan Minangkabau 

yang mandiri, gigih, bersemangat, dan pekerja keras. Gerak yang cepat, kuat, dan dinamis menunjukkan 

bahwa seni tari ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai representasi karakter 

masyarakat Minangkabau yang disiplin, penuh semangat, dan menjunjung tinggi nilai-nilai moral dan kerja 

sama. Selain itu, Tari Indang Randai berperan penting sebagai media sosial dan budaya yang memperkuat 

identitas masyarakat Padangpanjang, serta menjadi bagian dari kegiatan adat seperti penyambutan tamu, 

pernikahan, dan acara peresmian. 

Sejalan dengan hal tersebut, Indrayuda (2019) menegaskan bahwa kesenian Indang memiliki akar kuat 

dalam sejarah penyebaran Islam di Sumatera Barat, khususnya di daerah Padang Pariaman. Indang pada 

awalnya digunakan sebagai media dakwah Islam oleh para ulama dari Aceh yang datang ke Pariaman. Syair-

syair dalam pertunjukan Indang berisi pujian kepada Allah, Shalawat Nabi, serta kisah para Rasul dan ajaran 

moral yang menjadi pedoman hidup masyarakat. Hal ini memperlihatkan bahwa Tari Indang bukan hanya 

ekspresi seni, tetapi juga wadah penyampaian pesan religius dan spiritual kepada masyarakat. 

Selain fungsi dakwah, Tari Indang juga mencerminkan identitas dan kebanggaan nagari. Bagi 

masyarakat Pariaman, Indang disebut sebagai “suntiang niniak mamak, pamenan anak mudo-mudo”, yang 

berarti kebanggaan para pemuka adat sekaligus permainan para generasi muda (Kamal, 2012). Hal ini 

menggambarkan kesinambungan nilai-nilai budaya antara generasi tua dan muda. Struktur pertunjukan 

Indang, di mana penari duduk dalam saf berbaris rapi, melambangkan keteraturan sosial, kebersamaan, dan 

rasa hormat terhadap sesama. Falsafah “duduak samo randah, tagak samo tinggi” kembali menjadi simbol 

kesetaraan dalam hubungan sosial masyarakat Minangkabau. 

Ediwar (2010) dan Zulfahmi & Precillia, (2025) menambahkan bahwa Tari Indang bukan sekadar seni 

pertunjukan, melainkan lambang harga diri dan kehormatan nagari. Dalam tradisi masyarakat Pariaman, 

kemenangan dalam pertunjukan Indang menandakan kehormatan dan kekuatan sosial suatu nagari, 

sedangkan kekalahan dapat menjadi simbol menurunnya semangat kebersamaan. Oleh karena itu, Tari 

Indang memiliki makna sosial yang kuat sebagai simbol solidaritas, spiritualitas, dan identitas kolektif 

masyarakat Minangkabau. 

Penelitian Putri et al., (2024) menjelaskan mengenai Tari Indang Tagak di Jorong Sampu, Nagari Lubuk 

Gadang Utara, Kabupaten Solok Selatan, memperkuat pandangan bahwa Tari Indang merupakan refleksi 

kehidupan religius sekaligus sosial masyarakat Minangkabau. Tari Indang Tagak yang muncul sekitar tahun 

1970 bukan hanya berfungsi sebagai hiburan, melainkan juga sebagai media dakwah, komunikasi sosial, dan 

sarana mempererat silaturahmi antarwarga. Dalam pertunjukannya, penari duduk dan berdiri dalam dua saf 

yang saling berhadapan, dipimpin oleh seorang khalifah yang mengatur jalannya tarian. Struktur tersebut 

melambangkan kebersamaan, keteraturan, dan kesetaraan sosial dalam masyarakat Minangkabau. 

Syair-syair yang dibawakan dalam pertunjukan Tari Indang Tagak mengandung pesan-pesan moral dan 

religius, seperti nasihat Rasulullah SAW dan ajaran Islam. Subekti (2008), fungsi seni tari dalam masyarakat 

tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media upacara, pendidikan, dan pergaulan. Dalam konteks 

ini, Tari Indang Tagak memainkan peran penting sebagai media pendidikan moral dan spiritual yang 

memperkuat nilai keislaman serta identitas budaya masyarakat Jorong Sampu. 

Selain nilai religius, Tari Indang Tagak juga menjadi simbol kreativitas dan kebanggaan lokal. Ia 

merupakan satu-satunya kesenian tradisional yang masih lestari di Jorong Sampu. Melalui kegiatan di 

Sanggar Indang Tagak Minang Saiyo Sakato, masyarakat setempat berupaya menjaga dan mengembangkan 

tarian ini agar tetap hidup di tengah arus modernisasi. Upaya tersebut mencerminkan bahwa Tari Indang 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

11 
 

tidak hanya dipahami sebagai warisan seni, tetapi juga sebagai simbol ketahanan budaya yang 

memperlihatkan eksistensi masyarakat Minangkabau dalam mempertahankan tradisi. 

Tari Indang merupakan simbol kehidupan religius masyarakat Padang Pariaman yang dikenal sangat 

taat terhadap nilai-nilai Islam. Dalam pertunjukannya, penari duduk berjajar, bergerak selaras dengan 

tabuhan gendang kecil (indang), menciptakan harmoni yang melambangkan kedisiplinan, kesatuan, dan 

kebersamaan umat. Tari Indang dipandang sebagai bentuk komunikasi budaya yang memadukan adat dan 

agama, menjadikan kesenian ini tidak hanya bernilai estetis tetapi juga sarat makna spiritual. 

Namun, perkembangan modernisasi menyebabkan menurunnya minat generasi muda terhadap 

kesenian tradisional. Untuk itu, upaya pelestarian dilakukan melalui pemberdayaan masyarakat, yaitu 

melibatkan tokoh adat, pemerintah, dan seniman lokal dalam kegiatan pelestarian dan pertunjukan Indang 

di acara adat serta keagamaan. Sejalan dengan pandangan Widjaja (2006), pelestarian budaya harus 

bersifat dinamis dan adaptif agar tetap relevan tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisi yang mendasarinya. 

Dengan demikian, Tari Indang bukan hanya bentuk ekspresi seni, tetapi juga cerminan filosofi hidup 

masyarakat Minangkabau yang menegaskan keseimbangan antara nilai spiritual, sosial, dan budaya. Melalui 

Tari Indang, masyarakat Sumatera Barat tidak hanya mempertahankan warisan leluhur, tetapi juga terus 

menanamkan nilai-nilai kebersamaan, religiusitas, dan kearifan lokal yang relevan di tengah dinamika 

kehidupan modern. 

 

Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tari Indang 

Nilai dalam suatu masyarakat berperan besar untuk menentukan tingkah laku seseorang yang berada 

dalam masyarakat itu sendiri. Nilai merupakan warisan budaya yang hidup di tengah masyarakat dan 

menjadi pedoman dalam bertindak, berpikir, serta berinteraksi sosial. Dalam kesenian, nilai terwujud melalui 

simbol, gerak, dan makna yang diajarkan secara turun-temurun (Putri et al., 2024). Nilai akan selalu 

berhubungan dengan kebaikan, kebajikan, dan keluhuran budi serta akan menjadi sesuatu yang dihargai 

dan dijunjung tinggi bahkan dikejar oleh seseorang sehingga mencapai suatu kepuasan, dan ia merasa 

menjadi manusia yang sebenarnya. Lalu ada beberapa nilai-nilai yang terkandung dalam Tari Indang yaitu 

sebagai berikut:  

1. Nilai Kebersamaan dan Kekompakan  

Nilai kebersamaan dan kekompakan merupakan situasi di mana setiap orang bergerak dan beraksi 

mengikuti irama dan pola yang serupa, mencerminkan disiplin dan kolaborasi yang kuat serta memiliki 

semangat kolaboratif dan saling mendukung dalam meraih tujuan bersama. Dalam gerakan memukul indang 

secara bersamaan melambangkan semangat gotong royong, persatuan, dan kesatuan dalam masyarakat 

Minangkabau. Tarian ini memperlihatkan pentingnya kerja sama dan kebersamaan dalam kehidupan 

bermasyarakat .  

2. Nilai Kesederhanaan dan Kerendahan Hati  

Nilai-nilai kesederhanaan dan kerendahan hati merupakan dua prinsip moral dan budaya yang saling 

melengkapi, banyak dijumpai dalam tradisi masyarakat Indonesia, khususnya budaya Minangkabau  yang 

tercermin dalam tarian Indang. Tari Indang umumnya dilakukan dalam posisi duduk atau bersimpuh, yang 

mencerminkan kerendahan hati dan penghormatan pada nilai tradisional yang dihormati. 

3. Nilai Keagamaan  

Nilai agama adalah sikap dan perilaku yang mencerminkan ketaatan seseorang terhadap agama yang 

dianutnya, meliputi aspek aqidah, ibadah, dan akhlak sesuai dengan aturan Ilahi. Nilai-nilai agama tersebut 

menjadi standar perilaku yang memaksa manusia untuk bertindak sesuai dengan keyakinan dan 

keyakinannya guna mencapai kebahagiaan hidup dunia dan akhirat. Dalam Tari indang menggambarkan 

syiar agama islam di tanah Minangkabau. Syair-syair yang dilantunkan dalam Tari Indang memuat pesan 

moral dan nilai-nilai Islami, sering berisi ayat-ayat Al Quran dan nasihat yang menanamkan kesadaran akan 

kebesaran Allah SWT dan nilai spiritual dalam hidup (Akbar, 2013). 

4. Nilai Moral dan Etika  

Nilai moral adalah seperangkat prinsip, nilai dan norma yang mengatur tingkah laku seseorang dengan 

membedakan antara  benar dan salah, baik dan buruk. sedangkan etika berupaya memahami, menjelaskan, 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

12 
 

dan mengevaluasi prinsip-prinsip moral yang menjadi dasar tindakan manusia, termasuk bagaimana  

manusia seharusnya bertindak berdasarkan pertimbangan  kebaikan dan keadilan yang rasional dan 

universal . Tentunya dalam Tari Indang mengajarkan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, keadilan, tanggung 

jawab, dan kebaikan dalam kehidupan sehari-hari. Gerakan persembahan dan penutup menunjukkan adab 

sopan santun, seperti meminta maaf dan menghormati sesama, terutama pemuka adat dan penonton 

(Alfarras, 2023). 

5. Nilai Budaya dan Tradisi  

Nilai budaya merupakan seperangkat aturan, norma, dan keyakinan yang menjadi landasan dan 

pedoman kehidupan suatu kelompok masyarakat. Nilai-nilai budaya tersebut tertanam kuat dalam pemikiran 

dan perilaku manusia serta mempunyai fungsi orientasi dan acuan, serta menjadi sumber bagaimana 

berpikir dan bertindak bersama. Nilai-nilai tradisi adalah nilai-nilai yang terkandung dalam adat istiadat 

dan kebiasaan  yang dilakukan secara turun-temurun dalam suatu masyarakat tertentu. Tradisi 

mencerminkan identitas budaya dan gaya hidup serta berperan penting dalam membentuk karakter dan 

solidaritas sosial masyarakat. Tari Indang menjadi sarana melestarikan warisan budaya Minangkabau, 

menjaga identitas budaya, dan mengajarkan tradisi turun-temurun.  

6. Nilai Estetika dan Keindahan  

Nilai estetika dan keindahan  tari Indang menjadi faktor penting yang membentuk keseluruhan 

pengalaman seni tari ini. Nilai estetika melambangkan kesatuan, keserasian, keseimbangan,  keindahan 

visual dan kesatuan gerak  dalam tari. Gerakan yang harmonis, musik yang merdu, dan kostum yang 

berwarna cerah melambangkan keindahan dan kegembiraan dalam budaya Minangkabau. Busana dan tata 

riasnya mencerminkan identitas dan kehormatan perempuan Minang seperti menutup aurat, sopan.  

7. Nilai Sosial  

Nilai-nilai sosial adalah hal yang diinginkan oleh setiap individu. Sebagai makhluk sosial, manusia tidak 

dapat hidup secara terpisah tanpa berinteraksi dengan manusia lainya. Kehidupan sosial masyarakat, baik 

secara individu maupun secara kelompok, bisa menjadi inspirasi bagi lahirnya sebuah karya sastra. Ciri dan 

perubahan dalam kehidupan sosial masyarakat yang diangkat menjadi sumber kreasi yang beragam. Ini 

dapat berupa tradisi, cara pandang, atau perilaku suatu masyarakat yang berkaitan dengan persoalan dalam 

kehidupan sosial. Lalu dalam Tarian ini dapat mencerminkan semangat kegembiraan, kebersamaan, dan 

kehidupan sosial yang harmonis dalam masyarakat Minangkabau (Kamal, 2012). 

Fungsi dan Manfaat dalam Tari Indang 
Dalam Tari Indang tentunya memiliki fungsi dan manfaat yang sangat penting dalam kehidupan 

masyarakat Minangkabau baik dari segi keagamaan, pendidikan, sosial maupun budaya. Tari Indang 

berfungsi sebagai media dakwah Islam. Kesenian ini diciptakan oleh Syekh Burhanuddin sebagai sarana 

untuk menyebarkan ajaran agama Islam kepada masyarakat Minangkabau. Melalui syair-syair yang 

dilantunkan dalam Tari Indang, masyarakat diajak untuk memperbanyak dzikir, bershalawat, serta 

memperkuat keimanan kepada Allah SWT dan meneladani akhlak Nabi Muhammad SAW. Dengan demikian, 

Tari Indang tidak hanya sekadar hiburan, tetapi juga menyimpan makna dakwah yang mendalam serta 

menyampaikan pesan moral dan spiritual kepada masyarakat. 

Selain itu, Tari Indang juga berfungsi sebagai sarana pendidikan dan pembinaan karakter. Kesenian ini 

berkembang di surau-surau dan mushola sebagai tempat anak-anak dan remaja belajar mengaji serta 

mendalami ajaran agama Islam. Melalui kegiatan menari dan melantunkan syair-syair dalam Tari Indang, 

mereka belajar nilai-nilai keagamaan, kedisiplinan, sopan santun, kerja sama, dan tanggung jawab. Dengan 

demikian, Tari Indang menjadi bagian dari sistem pendidikan tradisional yang menanamkan nilai-nilai moral 

dan sosial masyarakat. Tari Indang juga berfungsi dalam pelestarian budaya dan penguatan identitas daerah. 

Kesenian ini mencerminkan karakter masyarakat Minangkabau yang religius, sederhana, dan menjunjung 

tinggi kebersamaan. Tari Indang menjadi simbol keindahan kearifan lokal yang memperkuat identitas 

budaya Minangkabau serta menjadi media untuk memperkenalkan nilai-nilai budaya tersebut ke tingkat 

nasional maupun internasional (Ahyono, 2013). 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

13 
 

Selain itu ada juga beberapa fungsi hadirnya tari indang yang bisa dirasakan oleh masyarakat sekitar, 

fungsinya yaitu: 

1. Fungsi Hiburan 

Fungsi dari Indang sendiri yaitu sebagai media penghibur bagi masyarakat. Hal ini berkaitan juga 

dengan fungsi seni pertunjukan itu sendiri. Dengan melaksanakan indang biasanya orang tua (sesepuh) 

akan melihat indang itu sendiri. 

2. Fungsi Ekonomi 

Di Pariaman indang biasanya juga terdiri atas ekonomi juga karena dengan sekali penampilan 

Indang akan dikenakan biaya untuk menjemput indang itu tersendiri. Biaya ini ditanggung oleh 

kampung-kampung. Dijemput grup indang agar mau tampil di kampung kita untuk mengisi acara yang 

ada misalnya alek nagari. 

3. Fungsi Pendidikan 

Sanggar indang itu adalah wadah untuk mendidik generasi muda agar melestarikan kesenian tradisi 

yang ada di Minangkabau. Pesan yang disampaikan didalam indang juga merupakan sebuah 

pembelajaran yang penting misalnya pantun yang ada dalam indang itu sendiri memiliki makna 

tersendiri yang diaplikasikan ke dalam kehidupan. Sarana pendidikan untuk memberikan edukasi pada 

pelajar mengenai nilai-nilai dan ajaran Islam. 

4. Fungsi Sosial 

Sosial di sini dapat dikatakan bahwa dengan adanya indang dibersamai dengan Alek nagari 

membuat sosial kemasyarakatan dalam alek nagari itu sendiri. Dengan adanya indang membuat 

masyarakat berbondong-bondong untuk melihat seni tradisi ini. Kalau kita hubungkan tentu ada interaksi 

antara sesama masyarakat ketika pertunjukan ditampilkan. Bersilaturahmi antara sesama penonton, 

pemain dan lain-lain agar mempererat tali silaturahmi. Terjalin hubungan sosial antara penonton dengan 

penonton dan pemain dengan pemain. 

5. Fungsi Religius 

Sebagai media dakwah, tari indang mengundang beberapa elemen pendukung yang bernafaskan 

budaya agama Islam. Seni tari ini kerap disuguhkan atau dipertunjukkan bersama iringan sholawat Nabi 

atau syair yang mengajarkan nilai keIslaman. Indang Memiliki kata-kata yang mengandung unsur agama 

didalamnya. Misalnya tukang dikie indang mengatakan "dengan Bismilah tulah indang nak kami mulai 

iyolai" hal ini menunjukan bahwa didalam seni pertunjukan tentu tidak lepas dari ajaran agama. Hal ini 

berfungsi agar setiap memulai sesuatu itu dengan Bismillah. Itu pesan religius dapat disampaikan 

melalui Indang tersebut. 

Adapun manfaat yang terdapat dari tari indang itu sendiri dapat dilihat dari berbagai aspek seperti dari 

segi keagamaan tari indang bermanfaat untuk menanamkan nilai-nilai religius dan moral melalui syair-syair 

yang mengajarkan tentang ketakwaan kepada Allah SWT, kerendahan hati, dan pentingnya menjaga 

hubungan baik antar sesama.  Selain memiliki manfaat dari segi keagamaan, tari indang juga memiliki 

manfaat lain yang tidak hanya bersifat estetis, tetapi juga sosial, religius, dan edukatif. Menurut Herman & 

Desfiarni (2024), tari indang berfungsi sebagai media pelestarian nilai-nilai budaya dan moral masyarakat 

sekitar pulau Sumatra Barat. Melalui sebuah gerakan, syair dan irama yang ada pada tari tersebut membuat 

tari Indang ini bisa mengajarkan pentingnya sebuah kebersamaan, kedisiplinan, serta kepatuhan terhadap 

norma-norma agama yang berlaku di masyarakat. 

Secara sosiologis, temuan Yuliani (2021) menegaskan bahwa Tari Indang memiliki peran penting 

sebagai media pelestarian hubungan sosial dan penguatan kohesi masyarakat. Aktivitas latihan dan 

pertunjukan yang dilakukan secara kolektif menciptakan ruang interaksi yang menumbuhkan nilai gotong 

royong, kerja sama, dan tanggung jawab bersama. Praktik ini mencerminkan nilai-nilai sosial budaya 

Minangkabau, yang menempatkan kolektivitas dan kebersamaan sebagai dasar dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Aspek spiritual juga tampak jelas dalam Tari Indang. Lirik-lirik yang digunakan mengandung pesan 

dakwah Islam dan nilai-nilai moral, yang berfungsi mengingatkan masyarakat untuk berperilaku baik serta 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

14 
 

menjauhi hal-hal yang dilarang agama. Akar sejarah Tari Indang yang berasal dari tradisi surau 

menjadikannya sebagai media penyebaran ajaran Islam yang menyatu dengan seni pertunjukan rakyat. 

Melalui cara ini, nilai-nilai religius dapat disampaikan dengan pendekatan yang menarik dan mudah diterima 

oleh masyarakat. 

Dalam perspektif edukatif, Tari Indang berkontribusi terhadap pembentukan karakter dan internalisasi 

nilai-nilai luhur. Khususnya dalam ranah pembelajaran apresiasi seni dan budaya, sebagaimana dikemukakan 

oleh Irnawilis (2017), partisipasi dalam pembelajaran Tari Indang mengasuh keterampilan disiplin, 

penanaman apresiasi terhadap warisan budaya setempat, serta pemahaman mendalam mengenai esensi etis 

yang tersirat dalam setiap gestur dan narasi verbalnya. Oleh karena itu, Tari Indang berfungsi ganda, tidak 

semata-mata sebagai stimulus hiburan, melainkan juga sebagai instrumen pedagogis untuk membangun 

karakter yang berakar pada identitas budaya lokal. 

Berdasarkan temuan penelitian, Tari Indang tidak hanya memiliki nilai estetika dan hiburan, tetapi juga 

menjadi media pembelajaran budaya, moral, dan religius yang relevan untuk pendidikan karakter. Hal ini 

memberikan kontribusi bagi bidang keilmuan antropologi budaya, pendidikan seni, dan pendidikan Islam, 

karena menunjukkan bagaimana tradisi lokal dapat menjadi sarana internalisasi nilai-nilai sosial, moral, dan 

religius dalam masyarakat. Selain itu, temuan ini memperkuat pemahaman mengenai fungsi seni tradisional 

sebagai instrumen multidimensional yang mengintegrasikan aspek sosial, spiritual, dan pedagogis, sehingga 

dapat menjadi referensi bagi pengembangan kurikulum pendidikan budaya dan pengajaran seni berbasis 

kearifan lokal. 

 

KESIMPULAN 

Tari Indang merupakan kesenian tradisional Minangkabau yang sarat makna religius, sosial, dan budaya 

dalam kehidupan masyarakat Sumatera Barat. Tarian ini berakar dari tradisi dakwah Islam yang dipelopori 

oleh Syekh Burhanuddin, menjadikannya sebagai media penyebaran ajaran Islam melalui gerak, syair, dan 

irama yang harmonis. Lebih dari sekadar hiburan, Tari Indang menjadi sarana penyampaian pesan moral, 

spiritual, serta penguatan keimanan yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Minangkabau, yaitu adat 

basandi syarak, syarak basandi Kitabullah. Selain itu, Tari Indang mengandung nilai-nilai pendidikan yang 

berperan penting dalam pembentukan karakter generasi muda, seperti kebersamaan, kedisiplinan, tanggung 

jawab, sopan santun, dan religiusitas. Melalui pelaksanaannya di surau-surau dan kegiatan adat, tarian ini 

juga memperkuat solidaritas sosial, memperkokoh identitas budaya, dan melestarikan kearifan lokal 

masyarakat Minangkabau. Dengan demikian, Tari Indang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga berfungsi 

sebagai media pendidikan dan pelestarian budaya yang tetap relevan di tengah perkembangan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahyono, F. X. (2013). Kearifan lokal dalam budaya Nusantara. Wedatama Widya Sastra. 

Akbar, A. M. (2013). Penerapan nilai-nilai Islam dalam pembentukan akhlakul karimah. STAIN Kediri. 
Alfarras, M. B. (2023). Kedudukan Etika, Moral dan Hukum. Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer Hukum 

Dan Masyarakat, 1(02). 
Ediwar. (2010). Kesenian Indang dalam Konteks Budaya Rakyat Minangkabau. Jurnal Aswara. 

Firmansyah, M., Masrun, M., & Yudha S, I. D. K. (2021). Esensi Perbedaan Metode Kualitatif Dan Kuantitatif. 

Elastisitas - Jurnal Ekonomi Pembangunan, 3(2), 156–159. https://doi.org/10.29303/e-jep.v3i2.46 
Herman, H., & Desfiarni, D. (2024). Koreografi Tari Indang Kreasi Versi Sanggar Seni Binuang Sati di Nagari 

Lubuk Alung Kecamatan Lubuk Alung Kabupaten Padang Pariaman. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(1), 
8953-8960. 

Indrayuda, I. (2019). Idealisme Seniman Berdampak pada Marginalisasi Kesenian Indang Tradisi. Dance and 
Theatre Review, 2(2). https://doi.org/10.24821/dtr.v2i2.3310 

Irnawilis, I. (2017). Pembelajaran Tari Indang Menggunakan Model Pembelajaran Tutor Sebaya Kepada 

Siswa Kelas Viii Smp Negeri 14 Palembang. Jurnal Sitakara, 2(2). 
https://doi.org/10.31851/sitakara.v2i2.1191  

Kamal, M. (2012). Tari Indang sebagai simbol kebersamaan dan identitas sosial masyarakat Pariaman. 
Universitas Negeri Padang Press. 

Kamal, Z. (2012). Eksistensi Seni Pertunjukan Nagari Kepala Hilalang Kabupaten Padang Pariaman. Wacana 



JPK: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan           Vol. 03 No. 01. Januari 2026 

https://jurnal.habi.ac.id/index.php/JPK        p-ISSN: 3031-6421 | e-ISSN: 3031-643X 

Doi: 10.56842   

15 
 

Etnik, 3(1), 45–70. https://doi.org/10.25077/we.v3.i1.29 

Marfalak, M. (2022). Pelestarian Indang Melalui Pemberdayaan Masyarakat di Korong Kuliek Nagari Sungai 
Buluh Timur. Education For All: Jurnal Pendidikan Masyarakat, 2(2), 13-20.  

Maryati, Y. S., Saefullah, A. S., & Azis, A. (2025). Landasan normatif religius dan filosofis pada 

pengembangan metodologi pendidikan agama islam. Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi dan 
Humaniora, 1(2), 65-84.  

Putri, Y. D., Hardi, H., & Gusti, A. (2024). Kreativitas masyarakat Jorong Sampu dalam upaya pelestarian 

Tari Indang Tagak Nagari Lubuk Gadang Utara Kecamatan Sangir Kabupaten Solok Selatan. 

Abstrak: Jurnal Kajian Ilmu Seni, Media dan Desain, 1(5), 67–78. 

https://doi.org/10.62383/abstrak.v1i5.273 
Saefullah, A. S., & Sukmara, D. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Ngalaksa Rancakalong: 

Sebuah Kajian Kualitatif Etnopedagogis. Borneo Journal of Islamic Education, 5(1), 101–112. 

Saefullah, A. S. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan 
Keberagamaan dalam Islam. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 195–211. 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428 
Soedarsono. (1977). Pengantar Pengetahuan Tari. Jakarta. Lagaligo. 

Sonia, U. (2020). Koreografi Tari Indang Randai di Sanggar Alang Bangkeh Silaing Bawah Kota 

Padangpanjang. E-Jurnal Sendratasik, 9(2), 9–15. 
Subekti, A. (2008). Keberagaman tari nusantara. Intan Pariwara. 

Widjaja. (2006). Sistem Sosial Budaya Indonesia: Suatu Pengantar. PT. Ghalia Indonesia. 
Wiri, S. H., Erlinda, E., & Auliana, M. (2025). Dinamika Ekosistem Tari Indang Tagak di Jorong Sampu Nagari 

Lubuk Gadang Utara Kabupaten Solok Selatan Provinisi Sumatera Barat. ATMOSFER: Jurnal Pendidikan, 
Bahasa, Sastra, Seni, Budaya, Dan Sosial Humaniora, 3(2), 39-56. 

Zulfahmi, M., & Precillia, M. (2025). Dramaturgi Kesenian Indang Solok Di Kanagarian Jawi-Jawi Kabupaten 

Solok Propinsi Sumatera Barat. Panggung, 35(3), 353-369. 
https://doi.org/10.26742/panggung.v35i3.3911  

  

 

https://doi.org/10.62383/abstrak.v1i5.273

